
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

Domenica  
delle Palme
Mt 21,1-11; Is 50,4-7; Sal 21 (22); Fil 2,6-11; Mt 26,14-27,66

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 14 2023

«TENEVANO RAMI DI PALMA  
NELLE LORO MANI» (AP 7,9)

	 Il tempo di quaresima termina con questa domenica 
chiamata «delle palme». È una domenica di transizione, 
che apre alla settimana santa, in cui i cristiani sono chia-
mati a rivivere gli ultimi giorni terreni e la pienezza di vita 
del Messia Gesù: l’ultima cena con i suoi discepoli, la sua 
passione e morte, l’annuncio della sua risurrezione. 
	 La liturgia prevede che il rito inizi fuori della chiesa 
con la proclamazione del Vangelo e la benedizione dei 
rami d’ulivo, per poi entrare in corteo dentro la chiesa, 
dove oltre alla prima e alla seconda lettura si ascolterà il 
racconto della passione, che quest’anno è preso dal Van-
gelo di Matteo. C’è un contrasto tra il momento iniziale, 
segnato dalla gioia e dalla speranza che i ramoscelli di 
ulivo evocano, e quanto avviene dopo, ovvero il racconto 
della fine: la morte di Gesù.
	 Vorrei solo soffermarmi su alcuni particolari. Il primo 
riguarda proprio il segno dell’ulivo. Nel testo di Matteo si 
parla di «rami tagliati dagli alberi» e, dato che siamo sul 
Monte degli ulivi, questi rami non potevano essere che di 
ulivo. Ma nel Vangelo di Giovanni, invece, si dice che la 
gente «prese dei rami di palme» (Gv 12,13); ci troviamo 
quindi di fronte a un ottimo esempio in cui nella tradizio-
ne liturgica il testo biblico perviene in tutte le sue forme e 
differenze senza escluderne nessuna: la domenica è «delle 
palme», ma a essere benedetti sono rami di ulivo. 
	 La scena che viene raccontata è colma di gioia e di 
speranza; sentimenti che vengono espressi proprio attra-
verso i rami di ulivo e il grido «Osanna al figlio di Davide! 
Benedetto colui che viene nel nome del Signore! Osanna 
nel più alto dei cieli!». L’ulivo nella tradizione biblica è 
sinonimo di vita: ricorda l’immagine della colomba, che 
ritorna con un ramoscello di questa pianta per annunciare 
a Noè che le acque si sono ritirate, che è possibile ritor-
nare a vivere sulla terra (Gen 8,11), e proprio per questo 
diventerà segno di pace e di riconciliazione tra Dio e tutto 
il creato, uomini, animali, natura.
	 Le parole di gioia, il grido dell’«osanna», esplicita-
no poi il fatto che la folla presente alla scena riconosce 
in Gesù il nuovo re, il Messia, colui che è tale per volon-
tà di Dio. Inoltre tale grido ha in sé anche una supplica: 
«osanna» è infatti un’espressione aramaica, rimasta inva-
riata nell’originale greco (e anche nelle nostre traduzioni 
in lingua moderna), che significa «salva, ti prego» e che si 
ritrova nella sua forma ebraica anche nel Salmo 118,25.

	 Il tutto sta a indicare, compresi anche i mantelli stesi per 
terra, che quanto sta avvenendo è la proclamazione del Re 
Messia davidico annunciato dai profeti e atteso dal popolo. 
L’elemento regale è esplicitato, non da ultimo, anche dal 
particolare della cavalcatura su cui Gesù si accinge a scende-
re verso Gerusalemme. Il richiamo è al profeta Zaccaria, così 
come ricorda, oltre a Matteo, anche Giovanni (Gv 12,15): 
«Esulta grandemente, figlia di Sion, giubila, figlia di Geru-
salemme! Ecco, a te viene il tuo re. Egli è giusto e vittorioso, 
umile, cavalca un asino, un puledro figlio d’asina» (Zc 9,9).
	 Era usanza infatti, per i re davidici, prendere possesso 
del loro trono a cavallo di un asino che ne esprimeva da 
una parte l’umiltà, dato che il loro regnare era sempre al 
servizio di Dio, vero e unico re di Israele, e dall’altra la 
nobiltà regale. Una scena simile la si ritrova, ad esempio, 
nel racconto dell’investitura regale di Salomone, anch’egli 
a cavallo di un asino (1Re 1,38-39).
	 Tutto sembra compiersi in un clima di festa, di gioia, 
ma l’entrata di Gesù a Gerusalemme, come l’entrata dei 
credenti in chiesa, per continuare la celebrazione di que-
sta domenica, presenta uno sviluppo opposto: l’ingresso di 
Gesù nella città del Signore segnerà la sua consegna nelle 
mani del sinedrio e poi dei romani che lo condanneranno 
a morte; ed è proprio questo ciò di cui, in chiesa, si farà 
memoria mediante la lettura della sua passione. Dalla gio-
ia e dall’esultanza si passa alla storia, attraverso cui ciò che 
è una speranza diventa realtà.
	 Il Messia, il Salvatore, per essere davvero tale deve at-
traversare la sofferenza, il male, la morte; e questo non per 
un «progetto divino predeterminato», ma perché è l’unico 
modo perché la salvezza sia veramente tale, perché ogni 
uomo e ogni donna possa non sentirsi solo/a nel proprio 
dolore, nella propria sofferenza, nella propria morte.
	 Un Dio che muore nella sua umanità è un Dio capace 
di inabitare in pienezza la nostra umanità, di abolire ogni 
distanza, di rivelarsi nella sua vicinanza sempre e in ogni 
circostanza. Se la vera salvezza è vivere per sempre con 
Dio, condividere la sua pienezza di vita, questo è possibile 
proprio perché non c’è realtà umana che Dio, nell’umanità 
del Figlio, non abbia attraversato, sperimentato, «abitato».
	 Come recita l’antico inno cristologico che Paolo ci ri-
porta nella Lettera ai Filippesi, «Cristo Gesù, pur essendo 
nella condizione di Dio», ha assunto in pienezza su di sé la 
condizione umana, affinché tutta l’umanità possa in lui un 
giorno assumere in pienezza la condizione divina: abitare 
nella tenda che Dio ha fatto per tutti: «Ecco la tenda di Dio 
con gli uomini! Egli abiterà con loro ed essi saranno suoi 
popoli ed egli sarà il Dio con loro, il loro Dio» (Ap 21,3).

Antoon Van Dyck, Ingresso di Cristo a Gerusalemme, 1617. Indianapolis (USA), Indianapolis Museum of Arts.


